
 

Catégories: Éducation à la mort,

Catégories: ,,

Japon
Au Japon, il existe plusieurs pratiques d’éducation à la mort, communément appelées “éducation
à la mort”, “éducation à la préparation à la mort”, “Inochi”.  Education” et “Education à la vie et à la
mort”. Dans ce panneau, nous les désignons collectivement par l’expression “éducation à la vie
et à la mort”. Ce domaine peut être divisé en trois grandes catégories : (1) l’éducation à la mort
dans le cadre des hospices et des soins palliatifs, (2) l'”éducation à la préparation à la mort”
proposée par Alphons Deeken, et (3) l’éducation à la vie et à la mort à l’école. Étant donné que
ces pratiques sont nées de l’intérêt croissant porté à la “mort” dans la société japonaise au cours
des années 1970 et 1980, nous examinons tout d’abord l’essor des études interdisciplinaires sur
la mort au Japon, connues sous le nom de “Shiseigaku” (études sur la mort et la vie), dans le
contexte de l’éducation à la vie et à la mort. Nous présentons ensuite une vue d’ensemble de ces
trois grands courants, suivie d’une introduction aux pratiques connexes au sein des communautés
locales et de la société civile.  

 

L’essor des études sur la mort et la vie

Dans les années 1960 et 1970, une série d’études axées sur la “mort” a vu le jour dans le monde
entier. Parmi elles, les écrits les plus influents ont été les écrits pionniers de C. Saunders sur les
soins palliatifs (à partir de 1958) et les travaux d’E. Kübler-Ross sur les soins palliatifs.  Sur la mort
et le décès  (1969). En outre, des ouvrages importants comme celui de G. Gorer  La mort, le
chagrin et le deuil dans la Grande-Bretagne contemporaine (1965), l’ouvrage de V. Jankélévitch
intitulé La Mort de V. Jankélévitch de V. Jankélévitch (1966) et l’Essai sur l’histoire de la mort en
Occident de Ph. Essais sur l’histoire de la mort en Occident de Ph.  (1975) ont été publiés. Ces
ouvrages, traduits en japonais dans les années 1970 et 1980, ont eu un impact profond et ont
contribué à l’essor du “Shiseigaku” (études sur la mort et la vie) au Japon. 

En 1977, des médecins japonais spécialisés dans les soins à domicile ont visité l’hospice St.
Christopher’s à Sydenham, à Londres – fondé par Dame Cicely Saunders en 1967 – et ont
ensuite introduit les pratiques de soins palliatifs au Japon. La même année, l'”Association
japonaise pour la recherche clinique sur la mort et le décès” a été créée, réunissant des experts
multidisciplinaires et la société civile. Cet élan a conduit à la création de plusieurs organisations
clés, dont l’Association japonaise pour la recherche clinique sur la mort et l’agonie.  Société
japonaise pour les soins palliatifs et les soins à domicile (1992), la Société japonaise de
thanatologie clinique (1995), la Société japonaise de médecine palliative (1996) et la Société
japonaise pour les soins de fin de vie (2016).

En 1993, l’université Toyo Eiwa a créé le premier cours universitaire du Japon consacré au
Shiseigaku (études sur la mort et la vie). En 2002, l’université de Tokyo a lancé un projet de
recherche intitulé “Shiseigaku” (études sur la mort et la vie).  Construction de Shiseigaku. Depuis
lors, plusieurs universités, dont l’université Sophia et l’université Tohoku, ont également créé des
départements consacrés au Shiseigaku.

www.plenna.org                                1 / 6



 

Ces dernières années, la collaboration internationale dans ce domaine s’est développée. Un
exemple notable est le projet de recherche conjoint Royaume-Uni-Japon  Les soins de fin de vie
au Royaume-Uni et au Japon : Intersections dans la culture, la pratique et la politique (également
connu sous le nom de projet MITORI, 2018-2020), dirigé par le professeur David Clark (Université
de Glasgow) et le co-chercheur, le professeur Hirobumi Takenouchi (Université de Shizuoka).

 

L’éducation à la vie et à la mort au Japon

1) “L’éducation à la mort” dans les soins palliatifs

À l’hôpital chrétien Yodogawa, une approche d’équipe ‘Soins organisés pour les patients
mourants‘ a été lancé en 1973. Dans ce programme de soins palliatifs, des médecins, des
infirmières, des travailleurs sociaux, des psychiatres et des pasteurs forment une équipe chargée
de fournir des soins aux patients atteints d’un cancer en phase terminale. En 1981, le premier
service de soins palliatifs du Japon a été créé à l’hôpital Seirei Mikatahara, suivi par l’hôpital
chrétien Yodogawa en 1984.  

L’éducation à la mort précoce s’est développée parallèlement au mouvement des hospices,
influencée par les travaux de Saunders et de Kübler-Ross. Dans le Japon de l’après-guerre, le
nombre de décès à l’hôpital n’a cessé d’augmenter, dépassant celui des décès à domicile à la fin
des années 1970. En conséquence, la “mort” s’est déconnectée de la vie quotidienne et a été
considérée comme quelque chose à éviter. Dans cette culture du déni de la mort, la tendance au
traitement hospitalier et à la prolongation de la vie s’est renforcée. En réaction, Akio Yamazaki,
médecin spécialisé dans les soins palliatifs, s’est interrogé sur le “tabou entourant la mort” et sur
la “mort à l’hôpital” dans son livre  Mourir à l’hôpital  (1990). Il a préconisé le passage aux soins à
domicile, et son livre, qui a eu des répercussions sociales, a fait l’objet d’un film en 1993.

Dans ce contexte, l’importance de l’éducation à la mort pour les patients et leurs familles a été
soulignée dans les soins palliatifs. Selon Atsushi Kawagoe, médecin en soins palliatifs, l’éducation
à la mort signifie “l’éducation nécessaire pour que les gens fassent leurs propres choix sur la
façon de vivre vers la fin de leur vie”. Les professionnels de la santé aident le patient à accepter
sa mort imminente, à en parler aux membres de sa famille et à prendre ses propres décisions.
Dans le cadre de ce processus, ils ont aidé les patients et leur famille à communiquer, à rétablir la
relation si nécessaire et à conseiller la famille sur les soins infirmiers et les soins de fin de vie.  

Comme nous l’avons vu plus haut, les hospices et les soins palliatifs au Japon se sont
développés en lien étroit avec le christianisme, mais un autre courant s’est développé en lien avec
le bouddhisme.

En 1985, Hitoshi Tamiya, de la secte Jodo Shinshu (la vraie Terre pure), a proposé l’idée de
“Vihara”, un terme sanskrit signifiant “lieu de repos” ou “monastère”, pour désigner le lieu des
soins terminaux dans le contexte bouddhiste. En 1987, l’Association des hospices bouddhistes a
été créée au Centre d’information bouddhiste de Tokyo, et le temple Honganji de la secte Jodo
Shinshu a lancé le mouvement Vihara. Depuis lors, “Vihara” est devenu un terme bouddhiste
équivalent à “hospice” et a été adopté par de nombreux hôpitaux et établissements bouddhistes,
dont l’hôpital Nagaoka Nishi. Diverses approches ont été développées non seulement pour les
soins de fin de vie, mais aussi dans les domaines de l’éducation à la vie et à la mort et de
l’accompagnement du deuil.  

www.plenna.org                                2 / 6



 

 

2) “Éducation à la préparation à la mort” par Alphons Deeken

Alphons Deeken était un prêtre jésuite né en Allemagne. Alors qu’il était étudiant au Berchmans-
Kolleg en Allemagne, il s’est porté volontaire dans un hôpital, où il a rencontré un patient en
phase terminale d’un cancer qui avait fui l’Allemagne de l’Est. Cette rencontre l’a amené à
commencer à explorer le thème de la mort tout au long de sa vie. Il rédige ensuite un mémoire de
maîtrise sur la doctrine des vertus de Thomas d’Aquin et obtient une maîtrise en philosophie de la
même université. En 1959, il est venu au Japon et a présenté un mémoire de maîtrise sur
l’éthique de Tetsur? Watsuji à l’École supérieure de théologie de l’Université Sophia, où il a
obtenu une maîtrise en théologie. Plus tard, il a terminé sa thèse de doctorat sur la philosophie
morale de Max Scheler aux États-Unis, obtenant un doctorat de l’université Fordham. Parmi les
autres influences idéologiques de Deeken, citons Gabriel Marcel, Karl Rahner et Mary Aikenhead.

Fort de ce bagage philosophique et théologique, Deeken a développé une “éducation à la
préparation à la mort” dans ses cours de philosophie à l’Université Sophia (1977-2002). Faire
face à la mort signifie réexaminer la façon dont nous vivons notre propre vie et, par ce biais, nous
sommes amenés à comprendre que l’on peut vivre pleinement et utilement jusqu’à la fin. C’est
pourquoi nous devrions promouvoir une éducation qui encourage les gens à réfléchir à la manière
de vivre leur vie jusqu’à la mort.  

En novembre et décembre 1982, il a organisé un séminaire public sur la vie et la mort, qui a
conduit à la création de l'”Association pour la réflexion sur la vie et la mort” en mars 1983. Cette
association se fixe trois objectifs : (1) promouvoir “l’éducation à la préparation à la mort”, (2)
améliorer les soins de fin de vie et soutenir le mouvement des hospices, et (3) créer des espaces
où les personnes ayant vécu un deuil pourraient partager leurs expériences. Le mouvement a reçu
une forte réponse ; en 1996, le nombre de membres à Tokyo seulement dépassait les 1 500, et 35
branches avaient été créées dans tout le Japon, organisant des réunions régulières de travail sur
le deuil.  

En avril 2005, le déraillement d’un train de la ligne Fukuchiyama a causé la mort de 107
passagers et du conducteur, et blessé 562 autres personnes. Cet accident tragique a attiré
l’attention sur les questions du “deuil” et de la “prise en charge du deuil” dans la société
japonaise. Thomas (ville d’Amagasaki, préfecture de Hyogo), grâce aux efforts des membres de
l’association Hyogo pour la réflexion sur la vie et la mort. L’institut a ensuite été transféré à
l’université Sophia.  

 

(3) Pratique de l’enseignement scolaire

“L’éducation à la préparation à la mort n’est pas très répandue dans l’enseignement scolaire. Il y
a eu des tentatives exceptionnelles pour mettre en œuvre une éducation à la vie et à la mort basée
sur le programme de l’association Hyogo pour la réflexion sur la vie et la mort, notamment les
pratiques de Haruhiko Furuta au lycée Kwansei Gakuin. Cependant, en général, l’éducation à la
préparation à la mort fait l’objet de voix critiques dans le domaine de l’éducation qui demandent :
“Peut-on se préparer à la mort ?” et “Peut-on enseigner la mort ?” Selon une étude (2018), les
enseignants qui s’opposent aux cours sur la mort ont tendance à éviter le sujet et la pensée de la

www.plenna.org                                3 / 6



 

mort dans leur vie quotidienne. Pour commencer, le mot “mort” ne figure pas dans la loi
fondamentale de l’éducation et la loi sur l’éducation scolaire au Japon, alors que le mot “vie”
apparaît. Dans les lignes directrices des programmes des écoles primaires, des collèges et des
lycées, la “vie” est mentionnée dans les sujets de l’éducation morale et de la science, mais il n’y
a aucune mention de la “mort”. Ce n’est que dans le programme des écoles d’infirmières que le
terme “stade terminal” apparaît.  

Dans l’enseignement scolaire japonais, sur cette toile de fond, l’éducation à la vie et à la mort se
fait en mettant l’accent sur l’importance de la vie et de l’éducation émotionnelle. Présentons deux
pratiques éducatives représentatives. 

L’une d’entre elles est “L’éducation de Inochi“proposée par Sadako Tokumaru, professeur à
l’université d’éducation de Joetsu. Tokumaru voit une vision chrétienne de la vie et de la mort
derrière l'”éducation à la préparation à la mort” préconisée par Deeken. En revanche, elle propose
une éducation à la vie et à la mort ancrée dans les traditions religieuses et culturelles japonaises.
Le mot japonais ”  Inochi“symbolise cette orientation. Elle a développé une grande variété de
matériel pédagogique pouvant être introduit dans l’enseignement scolaire, basé sur des
expériences familières aux élèves – par exemple, le deuil d’un animal de compagnie ou des
événements traditionnels tels que les fêtes de Bon et de Higan .

Une autre est l'”éducation Inochi” préconisée par Taku Kondo. Il s’agit d’un psychologue clinicien
qui a travaillé comme conseiller scolaire pendant une longue période. Sur la base de ses
expériences, l’objectif de son “éducation Inochi” est “d’aider les enfants à se confirmer à eux-
mêmes que leur vie est précieuse et irremplaçable, et qu’ils sont autorisés à vivre de manière
inconditionnelle”. Dans cette pratique, il introduit le travail d’écoute des battements de cœur de
l’autre à l’aide d’un stéthoscope et le travail à l’aide de cartes d’estime de soi.  

Dans les programmes éducatifs de l’association Hyogo pour la réflexion sur la vie et la mort et
dans le programme de Tokumaru, la politique consiste à apprendre l’importance de la “vie” par
rapport à la “mort” et à cultiver le “pouvoir de vivre”. En revanche, le programme de Kondo
recommande d’encourager le “pouvoir de vivre” en renforçant l’estime de soi. Plutôt que de faire
réfléchir les élèves sur la “question négative de la mort”, le programme promeut l’éducation à la
vie à travers l’expérience de ressentir “Inochi” ensemble.  

En outre, Toshihiko Fujii, professeur à la faculté d’éducation de l’université d’Hiroshima, promeut
l'”éducation à la vie” dans le cadre de l’éducation à la paix. Au sein de l’Association pour les
soins de fin de vie, Taketoshi Ozawa, médecin spécialisé dans les soins palliatifs et directeur
représentatif, dirige des “leçons de vie pour cultiver un cœur résilient” dans les écoles et les
entreprises. Au Japon, les programmes des écoles de médecine comprennent des sujets tels que
l'”éthique médicale” et la “bioéthique”, et ceux des facultés d’infirmières et des écoles
professionnelles d’infirmières comprennent l'”éthique infirmière” et la “bioéthique”, mais les
pratiques éducatives spécifiquement axées sur le thème de la “mort” restent limitées.  

 

Efforts des communautés locales et de la société civile

Depuis le début du 21e siècle, le gouvernement japonais a encouragé les soins médicaux et
infirmiers à domicile, et les gouvernements locaux ont proposé divers programmes pour des
systèmes de soins communautaires complets. Dans les centres de soins communautaires

www.plenna.org                                4 / 6



 

complets, le logement, les soins médicaux, les soins infirmiers, la prévention, l’éducation et le
soutien à une vie quotidienne saine sont fournis afin que les personnes âgées puissent continuer à
vivre leur propre vie dans leurs communautés familières jusqu’à la fin de leur vie. 

Les cafés de la mort, qui ont vu le jour en Europe, se répandent également au Japon. Plus de 20
cafés de la mort sont actifs à Tokyo, Yokohama, Kyoto et ailleurs, ainsi qu’en ligne. Parallèlement
à ces efforts, les Shiseigaku cafés, qui mettent l’accent sur “l’exploration par le dialogue”, sont
également très actifs. Le premier café Shiseigaku a vu le jour dans la ville de Shizuoka en 2015, et
depuis 2022 à Fukuoka et à partir de 2025 à Fukushima, ils promeuvent des pratiques basées sur
le dialogue visant à “apprendre à vivre avec la mort” et la “perte”. En outre, depuis 2024, un
événement appelé  Festival de la mort (Fêtes de la mort) s’est tenue à Shibuya, Tokyo. Le
nombre de participants a atteint environ 2 000 la première année (2024) et 4 200 la deuxième
(2025). Enfin, l’organisation  Compassion & Dialogue organise un programme en ligne
intitulé Série de conférences sur les villes et communautés compatissantesqui propose un
apprentissage et un dialogue centrés sur les thèmes de la “mort” et de la “perte”.

 

Ouvrages de référence (tous en japonais)

Higuchi, Kazuhiko & Hirayama, Masami (Eds.). (1985).  L’éducation à la vie et à la mort :
Introduction à l’éducation à la mort. Sogensha.
Deeken, Alphons. (1996).  Comment faire face à la mort. Bibliothèque NHK. (lien Amazon)
Kawagoe, Atsushi. (1996).  Pour ceux qui commencent les soins palliatifs à domicile. Igaku-
Shoin.
Deeken, Alphons. (2001).  L’éducation à la vie et à la mort. Iwanami Shoten. (lien Amazon)
Furuta, Haruhiko. (2002).  La pratique de l'”éducation à la vie et à la mort” : Le programme
de l’Association Hyogo pour la réflexion sur la vie et la mort. Shimizu Shoin.
Kondo, Taku (Ed.). (2007).  Théorie et pratique de l’éducation Inochi. Kaneko Shobo.
Tokumaru, Sadako (Ed.). (2008).  Démêler l'”éducation Inochi” : Le Japon et le monde.
Gendai Tosho.
Shimazono, Susumu & Takeuchi, Seiichi (Eds.). (2008).  Thanatologie 1 : Qu’est-ce que la
thanatologie ?  Presses de l’Université de Tokyo.
Okabe, Kakeshi & Takenouchi, Hirobumi (Eds.). (2009).  Comment vivre et comment
mourir : la construction de la thanatologie sur le terrain. Éditions Porano.
Takenouchi, Hirobumi. (2023).  Apprendre à vivre avec la mort : La philosophie des
mortels  (2e éd.). Éditions Porano. 

 

Rédigé par Hirobumi Takenouchi, professeur à l’université de Shizuoka, avec Chisato Masuda,
mai 2025

 

Notes :

Inochi :  Le mot japonais “inochi” a plusieurs significations, notamment vie, durée de vie, destin,
dépendance unique et chose la plus importante. Étymologiquement, comme le mot anglais
“spirit”, il est étroitement lié au souffle (“iki” en japonais). Le mot “vie” a une portée conceptuelle

www.plenna.org                                5 / 6

https://www.amazon.co.jp/%E6%96%B0%E7%89%88-%E6%AD%BB%E3%81%A8%E3%81%A9%E3%81%86%E5%90%91%E3%81%8D%E5%90%88%E3%81%86%E3%81%8B-%E3%82%A2%E3%83%AB%E3%83%95%E3%82%A9%E3%83%B3%E3%82%B9%E3%83%BB%E3%83%87%E3%83%BC%E3%82%B1%E3%83%B3/dp/4140815000
https://www.amazon.co.jp/%E7%94%9F%E3%81%A8%E6%AD%BB%E3%81%AE%E6%95%99%E8%82%B2-%E3%82%B7%E3%83%AA%E3%83%BC%E3%82%BA%E6%95%99%E8%82%B2%E3%81%AE%E6%8C%91%E6%88%A6-%E3%82%A2%E3%83%AB%E3%83%95%E3%82%A9%E3%83%B3%E3%82%B9%E3%83%BB%E3%83%87%E3%83%BC%E3%82%B1%E3%83%B3/dp/4000264516


 

qui ne se limite pas à une vie individuelle, et c’est un mot qui considère la vie humaine en termes
d’interconnexion de tous les êtres vivants.  

Bon (Obon) :  Fête bouddhiste de la mi-août au cours de laquelle les familles honorent les esprits
de leurs ancêtres, censés rentrer chez eux à cette période. Les gens se rendent sur les tombes,
offrent de la nourriture et participent à des danses traditionnelles. 

Higan : Observé pendant les équinoxes de printemps et d’automne, Higan est un moment où l’on
se rend sur les tombes et où l’on organise un service commémoratif pour les morts.

 

Plenna décline toute responsabilité quant à la teneur de ce document. Nous ne pouvons pas
garantir l'exactitude des informations fournies par d'autres organismes et nous ne sommes pas
responsables de l'utilisation que vous faites des informations figurant dans ce document ou relatifs
à ce document.

Date: 2025-07-02

Translation disclaimer: Contenu rédigé à l'origine en anglais.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

www.plenna.org                                6 / 6

http://www.tcpdf.org

